
Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
129 

Relasi Kuasa dan Transformasi Konflik dalam Praktik Filantropi Lintas Iman pada 

Komunitas Sega Mubeng di Kota Yogyakarta 

 
Lahiria Wuliana Ahromi

*1
 

 
1Magister Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, Indonesia 
Email: 1lianahromi@gmail.com 

 

 
Abstrak 

 

Artikel ini menganalisis dinamika konflik laten dan transformasi solidaritas dalam praktik filantropi lintas iman 

yang dijalankan oleh Komunitas Sega Mubeng di Kota Yogyakarta. Praktik berbagi makanan yang berpusat di 

lingkungan Pastoran Gereja Katolik Padua pada awalnya memunculkan kecurigaan sebagian masyarakat 

permerima bantuan terkait potensi dominasi simbolik agama. Fenomena ini menunjukkan adanya relasi kuasa 

asimetris antara pemberi bantuan yang memiliki otoritas simbolik dan penerima yang berrada dalam posisi 

subordinat. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana konflik laten tersebut muncul, dinegosiasikan, dan 

bertransformasi menjadi solidaritas efektif lintas iman. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif terhadap praktik filantropi dan interaksi sosial 

antara relawan dan penerima manfaat, serta didukung studi pustaka terhadap literatur sosiologi konflik agama. 

Analisis dilakukan dengan kerangka teori konflik Ralf Dahrendorf untuk menafsirkan relasi dominasi subordinasi 

dan mekanisme perubahan sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kecurigaan awal terhadap praktik filantropi 

berakar pada ketimpangan otoritas simbolik, namun melalui interaksi sosial yang berulang, terbuka, dn non 
dogmatis, konflik laten tidak berkembang menjadi konflik manifes, melainkan bertransformasi menjadi 

kepercayaan dan solidaritas sosial. Temuan ini menegaskan bahwa konflik dapat berfungsi sebagai mekanisme 

intergratif yang mendorong perubahan sosial positif serta memperkuat relevansi konflik dalam kajian filantropi 

lintas iman di Indonesia. 

 
Kata kunci: filantropi lintas iman, konflik laten, relasi kuasa, solidaritas sosial, sosiologi agama 

 

 
Abstract 

 

This article the dynamics of latent conflict and the transformation of solidarity in the interfaith philanthropic 
practice carried out by the Sega Mubeng Community in Yogyakarta City. The food sharing practice centered 

around the Padua Catholic Church rectory initially raised suspicions among some aid recipients regarding the 

potential for symbolic religious domination. This phenomenon indicates as asymmetrical power relation between 

aid providers possessing symbolic authority and recipients in a subordinate position. This study aims to explain 

how this latent conflict emerges, is negotiated, and transforms into effective interfaith solidarity. The research 

employs a qualitative approach with a case studi design. Data were collected through participatory observation 

of philanthropic practices and social interactions between volunteers and beneficiaries, supported by a literature 

study on the sociology of religious conflict. Analysis was conducted using Ralf Dahrendorf’s conflict theory 

framework to interpret domination subordination relations and mechanisms of social change. The findings 

indicate that initial suspicions toward the philanthropic practice were rooted in symbolic authority inequality. 

However, through repeated, open, and non dogmatic social interactions, the latent conflict did not escalate into 
manifest conflict but instead transformed into trust and social solidarity. These findings confirm that conflict can 

function as an integrative mechanism that drives positive social change and reinforces the relevance of conflict 

studies in interfaith philanthropy research in Indonesia. 

 

Keywords: interfaith philanthropy, laten conflict, power relations, social solidarity, sociology of religion 

 

 

 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
130 

1. PENDAHULUAN 

Komunitas Sega Mubeng yang berdiri pada Februari 2017 di Pastoran Gereja Katolik Padua, 
Kota Baru, Yogyakarta, lahir dari sebuah praktik sederhana namun mengandung nilai mendalam yaitu 

makna sosial: berbagi makanan. Inisiatif ini dipelopori oleh Romo Mahar yang tergerak oleh 

keprihatinan atas banyaknya makanan berlimpah di pastoran yang berpotensi terbuang sia-sia. Melihat 

realitas masyarakat sekitar, khususnya mereka yang masih berjuang memenuhi kebutuhan dasar hingga 
ada yang mencari makanan di tempat sampah, Romo Mahar bersama sejumlah relawan menghadirkan 

kegiatan pembagian nasi bungkus sebagai bentuk nyata kepedulian sosial. Dari sinilah istilah Sega 

Mubeng muncul, yakni makanan yang “berkeliling” dari satu tangan ke tangan lain dengan semangat 
berbagi. 

Secara sosiologis, lahirnya komunitas ini tidak dapat dipisahkan dari kondisi masyarakat urban 

Yogyakarta yang diwarnai oleh kontradiksi sosial, di mana kemakmuran dan kemiskinan dapat hadir 
berdampingan dalam satu ruang geografis yang sama. Kehadiran Sega Mubeng pada satu sisi 

merepresentasikan solidaritas sosial lintas batas agama, kelas, dan identitas. Namun pada sisi lain, 

praktik ini juga menimbulkan keraguan dan konflik laten, terutama ketika sebagian masyarakat 

menafsirkan kegiatan tersebut sebagai strategi kristenisasi terselubung. Fenomena ambivalensi inilah 
yang menarik untuk dianalisis dengan menggunakan teori konflik Ralf Dahrendorf. 

Dahrendorf berpendapat bahwa konflik adalah fenomena yang melekat dalam setiap struktur 

sosial, bukan suatu yang abnormal. Berbeda dengan pandangan fungsionalisme yang melihat 
masyarakat sebagai sistem yang cenderung harmonis, Dahrendorf menekankan bahwa masyarakat selalu 

ditandai oleh adanya relasi kuasa antara mereka yang memiliki otoritas dan mereka yang tunduk pada 

otoritas tersebut. Dalam konteks Sega Mubeng, konflik muncul bukan semata karena ditribusi makanan, 

melainkan karena relasi kuasa simbolik antara komunitas berbasis gereja (otoritas pemberi) dengan 
masyarakat penerima (pihak yang dicurigai akan didominasi secara religius). Dengan demikian, 

kegurigaan, hingga penerimaan kembali yang dialami oleh komunitas ini. 

Pada awalnya, kegiatan ini dilakukan secara sederhana dengan membagikan nasi bungkus 
kepada warga sekitar tanpa memandang latar belakang agama, etnis, maupun kelas sosial. Relawan Sega 

Mubeng percaya bahwa makanan tidak seharusnya menjadi sumber diskrimiansi, melainkan sarana 

untuk membangun kebersamaan. Hal ini sejalan dengan konsep solidaritas Durkheim, dimana ikatan 
sosial dapat tumbuh dari interaksi sederhana yang melibatkan nilai saling peduli. 

Namun, dalam praktiknya, pembagian makanan di ruang sosial yang plural tidak terlepas dari 

dinamika relasi kuasa. Kehadiran suster Katolik sebagai pihak yang turut mebagikan makanan 

menimbulakan interpretasi ganda. Di satu sisi, ia dimaknai sebagai representasi kasih universal yang 
diajarkan agama. Tetapi di sisi lain, sebagian masyarakat yang masih memegang prasangka historis 

melihatnya sebagai upaya kristenisasi yang terselubung. Ambiguitas konflik penerima ini 

memperlihatkan bahwa tindakan sosial yang berniat baik tidak selalu dipersepsi secara positif oleh pihak 
lain, terutama dalam masyarakat dengan sejarah relasi antaragama yang kompleks. 

Menurut Dahrendorf, setiap struktur sosial terdiri atas dua kelompok: mereka yang memegang 

otoritas (dominant position) dan mereka yang berada pada posisi subordinat (subordinate position). 
Otoritas ini tidak hanya terkait dengan kekuasaan politik atau ekonomi, tetapi juga mencakup otoritas 

simbolik dan religius. Dalam kasus Sega Mubeng, otoritas simbolik terletak pada komunitas gereja yang 

memiliki sumber daya (makanan, relawan, dan legitimasi moral) untuk membagikan bantuan. 

Sementara itu, masyarakat penerima berada pada posisi subordinat, di mana mereka harus berhadapan 
dengan pilihan: menerima bantuan dengan segala konsekuensinya atau menolak dengan risiko tetap 

berada dalam kondisi kekurangan. 

Konflik muncul karena adanya kecurigaan bahwa otoritas pemberi bantuan dapat memengaruhi 
keyakinan religius penerima. Inilah bentuk konflik laten sebagaimana dijelaskan Dahrendorf, yakni 

konflik yang berakar pada struktur sosial namun tidak selalu muncul ke permukaan. Seiring berjalannya 

waktu, konflik laten tersebut dapat berubah menjadi konflik manifes apabila kecurigaan berkembang 

penolakan terbuka terhadap kegiatan Sega Mubeng. 
Masyarakat Yogyakarta dikenal dengan keragaman identitas religius dan kulturnya. Dalam 

ruang sosial semacam ini, setiap inisiatif lintas agama tidak pernah steril dari kecurigaan. Kecurigaan 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
131 

tersebut dapat dipahami sebagai mekanisme pertahanan kelompok terhadap ancaman dominasi simbolik 

dari kelompok lain. Menurut teori konflik, subordinat akan selalu waspada terhadap potensi dominasi, 
meskipun dominasi tersebut tidak nyata adanya. 

Dalam konteks Sega Mubeng, kecurigaan akan kristenisasi menjadi semacam “alarm sosial” 

yang menunjukka masih adanya ketegangan dalam relasi antaragama di Indonesia. Namun, seiring 

waktu, pengalaman empiris masyarakat penerima yang terus mendapatkan bantuan tanpa ada agenda 
tersembunyi membuat prasangka tersebut memudar. Fenomena ini sekaligus memperlihatkan 

bagaimana relasi kuasa dapat dinegosiasikan ulang melalui praktik solidaritas yang berulang dan 

konsisten. 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk memahami 

secara mendalam dinamika sosial yang terjadi dalam praktik filantropi lintas iman Komunitas Sega 
Mubeng di Kota Yogyakarta. Penelitan ini dilakukan selama peneliti menjadi relawan dengan fokus 

pada kegiatan rutin pembagian makanan dan interaksi sosial antara relawan  dan penerima manfaat. 

Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat langsung dalam 

pengamatan kegiatan filantropi serta interaksi sosial yang menyertainya. Selain itu, studi pustaka 
dilakukan terhadap literatur sosiologi konflik, sosiologi agama, dan penelitian empiris mutakhir 

mengenai filantropi lintas iman. 

Analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, kategorisasi tema, dan interpretasi teoritis. 
Kerangka teori konflik Ralf Dahrendorf digunakan untuk menafsirkan relasi dominasi subordinasi serta 

mekanisme transformasi konflik. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi 

pengamatan selama proses penelitian. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Gambaran Umum Komunitas Sega Mubeng 

Komunitas Sega Mubeng lahir dari sebuah gagasan sederhana namun bermakna sosial, yaitu 

mengalihkan makanan berlebih di Pastoran Gereja Katolik Padua, Kota Baru, Yogyakarta, agar tidak 
terbuang sia-sia dan justru menjadi berkah bagi mereka yang membutuhkan. Gagasan ini kemudian 

berkembang menjadi sebuah gerakan sosial filantropi yang dijalankan secara rutin oleh para volunteer 

lintas latar belakang sosial dan agama. Mereka membagikan nasi bungkus kepada kelompok masyarakat 
marginal seperti tukang becak, tukang sapu, pemulung, gelandangan, dan pengemis yang tersebar di 

sekitar kawasan Kota Baru, Lempuyangan, Tugu Yogyakarta, dan lain-lain. 

Dalam perspektif sosiologi agama, praktik ini dapat dipahami sebagai bentuk tindakan sosial 

rasional nilai (wertrational), yaitu tindakan yang didorong oleh keyakinan terhadap nilai moral dan 
religius tertentu, bukan semata oleh pertimbangan keuntungan pribadi. Volunteer komunitas Sega 

Mubeng mewujudkan nilai kasih, solidaritas, dan empati yang bersumber dari ajaran keagamaan, 

khususnya semangat memberi kepada sesama tanpa pamrih. Dengan demikian, aktivitas filantropi ini 
tidak hanya bersifat karitatif, tetapi juga merupakan manifestasi nilai spiritual dalam ranah sosial. 

Secara empiris, kehadiran komunitas ini merefleksikan fenomena khas perkotaan kontemporer, 

yaitu kesenjangan sosial ekonomi yang tajam. Yogyakarta, meskipun dikenal sebagai “kota pelajar” dan 
“kota budaya”, juga menyimpan realitas paradoks: di satu sisi terdapat kelompok masyarakat mapan 

yang menikmati akses terhadap pendidikan tinggi, fasilitas hiburan, dan lapangan kerja formal, namun 

di sisi lain terdapat kelompok masyarakat miskin kota yang hidup dari sektor informal dan seringkali 

luput dari perhatian negara. Kondisi ini menegaskan pandangan Castells bahwa kota modern adalah 
ruang di mana kontradiksi sosial semakin tampak jelas akibat dominasi ekonomi kapitalistik dan 

ketimpagan distribusi sumber daya. 

Fenomena munculnya komunitas seperti Sega Mubeng juga dapat dikaitkan dengan teori 
tindakan kolektif yang menekankan bahwa gerakan sosial lahir dari kesadaran bersama terhadap nilai, 

identitas, dan solidaritas dalam menghadapi ketidakadilan sosial. Para volunteer komunitas ini 

memaknai aktivitas berbagi makanan sebagai bentuk resistensi simbolik terhadap sistem yang gagal 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
132 

mengakomodasikan kesejahteraan kelompok rentan. Dalam konteks ini, tindakan filantropi bukan 

sekedar amal, tetapi juga merupakan ekspresi agensi sosial dan etika kemanusiaan dalam ruang publik.  
Dalam konteks ini, tindakan filantropi bukan sekedar amal, tetapi juga merupakan ekspresi 

agensi sosial dan etika kemanusiaan dalam ruang publik. Hal ini sejalan dengan kajian Suharto yang 

menyatakan bahwa filantropi sosial di Indonesia tumbuh sebagai respons terhadap kegagalan sistem 

formal, seperti negara dan pasar, dalam menjamin kesejahteraan masyarakat miskin. Praktik filantropi 
berfungsi sebagai mekanisme sosial alternatif yang memperkuat kohesi sosial dan emperluas jaringan 

solidaritas. Dalam konteks Sega Mubeng, aktivitas berbagi makanan menjadi sarana mempertemukan 

berbagai lapisan masyarakat umat gereja, mahasiswa dan masyarakat urban dalam satu aksi 
kemanusiaan yang bersifat lintas kelas dan lintas iman. 

Selain itu,  dari perspektif teori solidaritas sosial Emile Durkheim, kegiatan Sega Mubeng 

mencerminkan bentuk solidaritas organik, di mana kerja sama antarindividu yang memiliki peran 
berbeda justru memperkuat integrasi sosial. Volunteer, donatur, dan penerima manfaat saling 

melengkapi dalam sistem sosial yang saling membutuhkan. Dengan demikian, komunitas ini menjadi 

mikrokosmos solidaritas sosial ditengah individualisme masyarakat perkotaan. 

Secara keseluruhan, komunitas Sega Mubeng tidak hanya berfungsi sebagai wadah kegiatan 
amal, tetapi juga runag transformasi sosial dimana nilai-nilai keagamaan diwujudkan dalam bentuk 

tindakan konkret. Melalui kegiatan berbagi makanan, komunitas ini menegakan kembali fungsi agama 

sebagai sumber moral publik yang menumbuhkan rasa kemanusiaan, memperkuat ikatan sosial, dan 
mengoreksi ketimpangan struktural di ruang urban. 

 

3.2. Praktik Solidaritas di Ruang Plural 

Praktik filantropi yang dijalankan oleh komunitas Sega Mubeng bukan semata aktivitas 
distribusi makanan kepada masyarakat miskin kota, melainkan juga menjadi ruang interaksi lintas iman 

yang sarat makna sosial dan simbolik. Dalam kegiatan, para volunteer yang sebagian besar berasal dari 

kalangan Katolik terlibatnlangsung dalam membagikan makanan kepada penerima yang mayoritas 
beragama Islam. Proses ini menghadirkan dinamika sosial yang menarik, yaitu terjadi perjumpaan lintas 

identitas agama di ruang publik tanpa adanya syarat atau batas keagamaan. 

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui konsep interfaith encounter, yaitu perjumpaan antarumat 
beragama dalam konteks kehidupan sosial yang menumbuhkan kesadaran akan nilai kemanusiaan 

universal. Dalam konteks Sega Mubeng, interaksi yang terjadi bukan sekedar komunikasi antarindividu 

berbeda agama, tetapi merupakan dialog praksis yaitu dialog yang diwujudkan melalui tindakan nyata 

dalam membantu sesama. Tindakan ini memperllihatkan bahwa solidaritas lintas iman tidak hanya 
mungkin, tetapi juga dapat menjadi basis etika sosial baru di tengah meningkatnya fragmentasi dan 

polarisasi identitas keagamaan.  

Ruang sosial yang plural melahirkan kerentanan terhadap ambiguitas makna dan persepsi 
ganda. Kehadiran simbol keagamaan, seperti suster Katolik yang mengenakan atribut religius saat ikut 

membagikan makanan, sering dimaknai secara berbeda oleh kelompok masyarakat yang menerima 

bantuan. Bagi sebagian orang, hal tersebut dipahami sebagai ekspresi kasih universal dan wujud nyata 
dari ajaran kasih Kristiani yang menekankan cint kepada sesama manusia tanpa membeda-bedakan 

agama. Akan tetapi, bagi sebagian lainnya, simbol tersebut dapat menimbulkan prasangka atau 

kecurigaan, terutama di masyarakat yang memiliki pengalaman historis sensitif terhadap isu misi 

keagamaan. 
Fenomena tafsir ganda ini dapat dijelaskan elalui teori kontruksi sosial atas realitas yang 

dikemukakan oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Menurut teori inii, realitas sosial tidak 

bersifat objektif, melainkan terbentuk melalui proses interpretasi subjektif yang dibangun bersaa dala 
interaksi sosial. Artinya, simbol keagamaan yang sama dapat dimaknai berbeda tergantung pada 

pengalaman sosial, nilai budaya, dan posisi identitas masing-masing aktor. Dalam konteks Sega 

Mubeng, simbol kasih (religious symbol of charity) dapat dimaknai sebagai solidaritas lintas iman oleh 

sebagian kelompok, namun juga sebagai ancaman terhadap identitas religius oleh kelompok lain. 
Hal ini memperlihatkan bahwa praktik solidaritas di ruang plural tidak hanya membutuhkan niat 

baik, tetapi juga sensitivitas terhadap kontruksi makna sosial yang beragam. Disinilah pentingnya 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
133 

membangun kapital sosial lintas agama yang berlandaskan kepercayaan, norma timbal balik, dan 

jaringan sosial. Dengan membangun kepercayaan, relasi antaragama dapat bergeser dari relasi 
kecurigaan menjadi relasi kemanusiaan. 

Praktik Sega Mubeng mencerminkan teori solidaritas organik Emile Durkheim, di mana kohesi 

sosial terbangun bukan karena kesamaan keyakinan, tetapi kesalingbergantungan antarindividu yang 

berbeda peran dan latarbelakang. Dalam ruang plural seperti Yogyakarta, tindakan filantropi lintas iman 
menjadi jembatan sosial yang menghubungkan berbagai kelompok yang sebelumnya hidup dalam ruang 

sosial terpisah. Solidaritas semacam ini bersifat reflektif dan kontekstual, menegaskan bahwa nilai-nilai 

agama dapat menjadi sumber integrasi sosial ketika diwujudkan dalam praktik sosial yang terbuka dan 
inklusif. 

Selain itu, fenomena ini bisa dibaca melalui konsep “civil religion”, yakni sistem nilai dan 

moralitas publik yang diilhami oleh ajaran keagamaan, tetapi tidak terikat pada satu doktrin tertentu. 
Dalam konteks Sega Mubeng, praktik berbagi makanan menumbuhkan agama sipil kemanusiaan, di 

mana tindakan kasih menjadi medium universal untuk memperkuat solidaritas lintas iman. 

Dengan demikian, praktik solidaritas yang dijalankan oleh komunitas Sega Mubeng 

memprlihatkan tindakan sosial lintas batas agama yeng berfungsi sebagai arena dialog sosial. Ia menjadi 
cerminan dari agama yang hidup (living religion) bukan hanya dalam ritual, tetapi juga dalam tindakan 

sosial yang memperkuat keadaban bersama di ruang plural. 

 
3.3. Relasi Kuasa dan Kecurigaan dalam Perspektif Konflik Dahrendorf 

 Dahrendorf menegaskan bahwa setiap struktur sosial selalu mengandumg relasi kuasa yang 

bersifat asimetris, di mana terdapat dua kelompok utama: mereka yang memiliki otoritas (dominant 

position) dan mereka yang berada dalam posisi subordinat (subordinate position). Otoritas dalam 
pandangan Dahrendorf bukan hanya berkaitan dengan kepemilikan ekonomi, tetapi juga mengangkut 

kapasitas mengendalikan sumber daya sosial, seperti legitimasi, norma, dan pengaruh moral. 

Dalam konteks Sega Mubeng, relasi kuasa dapat dilihat melalui posisi komunitas Gereja yang 
berperan sebagai penyedia sumber daya: mereka memiliki akses terhadap makanan berlebih, jaringan 

volunteer, fasilitas institusional, serta legitimasi moral yang tinggi di ruang sosial. Posisi ini 

menempatkan mereka sebagai pihak yang memiliki otoritas simbolik dan relasi sosial dengen penerima 
manfaat. Sementara itu, masyarakat penerima bantuan terdiri dari kelompok pekerja informal seperti 

tukang becak, tukang sapu, pemulung, pengemis berada dalam posisi subordinat karena bergantung pada 

kedermawanan pihak pemberi. 

Menurut Dahrendorf, struktur otoritas seperti ini berpotensi menimbulkan ketegangan laten 
(latent conflict), yakni konflik yang tersembunyi di balik stabilitas sosial. Konflik laten muncul karena 

adanya ketimpangan kepemilikan terhadap sumber daya sosial dan simbolik, meskipun hubungan antara 

pihak dominan dan subordinat tampak harmonis di permukaan. Dalam kasus Sega Mubeng, terbentuk 
ketegangan laten ini tercermin dalam kecurigaan masyarakat terhadap kemungkinan adanya kristenisasi 

di balik kegiatan filantropi. 

Kecurigaan tersebut merupakan manifestasi dari memori sosial dan pengalaman historis 
masyarakat terhadap relasi antaragama yang tidak selalu seimbang di Indonesia. Sebagaimana yang 

dijelaskan oleh Hefner, hubungan antaragama di Indonesia sering kali dibingkai oleh “politik mayoritas-

minoritas”, di mana setiap tindakan sosial dari kelompok agama minoritas rentan ditafsirkan secara 

politis maupun ideologis. Maka, meskipun aktivitas Sega Mubeng berlandaskan kasih universal, struktur 
sosial hierarkis menciptakan ruang bagi munculnya tafsiran kecurigaan. 

Namun, yang menarik adalah bahwa konflik laten tidak berkembang menjadi konflik manifest. 

Berdasarkan observasi empirik, masyarakat penerima bantuan justru mulai memahami bahwa kegiatan 
Sega Mubeng tidak mengandung agenda tersembunyi selain wujud solidaritas kemanusiaan. 

Transformasi ini terjadi melalui proses interaksi berulang dan pengalaman sosial langsung. Dalam 

pandangan Dahrendorf, konflik memiliki potensi untuk menjadi katalis perubahan sosial, karena ia 

memaksa struktur sosial untuk menyesuaikan diri terhadap ketegangan yang muncul. Dengan demikian, 
konflik yang semula laten dapat bertransformasi menjadi kesadaran baru yang lebih inklusif dan 

reflektif. 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
134 

Fenomena ini juga dapat  dijelaskan melalui konsep “refleksivitas sosial”, di mana aktor sosial 

mampu merekontruksi pemahaman dan maknanya terhadap relasi sosial berdasarkan pengalaman 
empiris. Dalam hal ini, masyarakat penerima bantuan merefleksikan kembali interaksinya dengan 

volunteer Sega Mubeng dan menemukan bahwa relasi tersebut bukan relasi dominasi religius, 

melainkan relasi kemanusiaan. Melalui interaksi sosial yang berulang, terjadi dekontruksi terhadap 

stereotip antaragama, dan lahirlah bentuk solidaritas baru yang didasarkan pada kepercayaan dan 
pengakuan timbal balik. 

Selain itu, fenomena ini memperlihatkan bagaimana otoritas moral keagamaan dapat bergeser 

dari yang semula dianggap sebagai alat dominasi menjadi sarana integrasi sosial. Berger menyebut hal 
ini sebagai bentuk “sacral canopy” yang mengalami reartikulasi, yaitu agama berfungsi bukan untuk 

menguatkan batas identitas, tetapi untuk melindungi nilai kemanusiaan bersama di tengah masyarakat 

plural. 
Dengan demikian, relasi kuasa dalam komunitas Sega Mubeng tidak bersifat statis dan represif, 

tetapi dinamis dan reflektif. Konflik laten yang muncul akibat ketimpangan struktural justru menjadi 

motor perubahan sosial, menggeser relasi dominasi menuju relasi dialogis. Fenomena ini membuktikan 

tesis Dahrendorf bahwa konflik bukan semata sumber disintegrasi, melainkan mekanisme penting bagi 
reproduksi sosial transformasi nilai dalam masyarakat. 

 

3.4. Implikasi Teoritis dan Empiris 

a. Relevansi Teori Konflik Dahrendorf 

Kasus komunitas Sega Mubeng memberikan pembuktian empiris terhadap arguentasi Ralf 

Dahrendorf bahwa konflik merupakan elemen inheren dari struktur sosial. Dalam setiap sistem sosial. 

Dalam setiap sistem sosial, terdapat distribusi otoritas yang tidak merata antara mereka yang berkuasa 
dan mereka yang diperintah. Dalam konteks Sega Mubeng, posisi gereja sebagai pengelola sumber daya 

sosial makanan, jaringan volunteer, dan legitimasi moral menempatkan komunitas ini dalam posisi 

otoritatif, ssedangkan masyarakat penerima bantuan berada pada posisi subordinatif. 

Namun, sebagaimana ditegaskan Dahrendorf konflik tidak selalu destruktif. Ia dapat berfungsi 

sebagai mekanisme perubahan sosial, karena melalui konflik laten yang dikelola dengan reflektif, 

masyarakat menemukan bentuk kesadaran sosial baru. Dalam kasus Sega Mubeng, kecurigaan terhadap 
potensi kristenisasi awalnya muncul sebagai konflik laten, namun kemudian bertransformasi menjadi 

kesadaran lintas iman yang lebih terbuka dan toleran. 

Hal ini mebuktikan proposisi Dahrendorf bahwa ketegangan sosial merupakan sumber integrasi 

yang dinamis, bukan ancaman bagi stabilitas sosial. Sega Mubeng menjadi laboratorium sosial yang 
memperlihatkan bagaimana konlik struktural dapat diolah menjadi solidaritas efektif, melalui 

komunikasi, empati, dan konsistensi tindakan. Dengan demikian, teori Dahrendorf menemukan 

relevansi empirisnya ddalam konteks masyarakat plural Indonesia di mana ketegangan antaragama dapat 

dikelola secara produktif untuk memperkuat kohesi sosial. 

b. Kontribusi terhadap Kajian Sosiologi Agama 

Secara empiris, kasus Sega Mubeng meperluas cakupan kajian sosiologi agama dari yang 
semula berfokus pada institusi keagamaan, ritus, dan doktrin, menjadi perhatian terhadap praktik sosial 

keagamaan lintas iman. Fenomena ini juga menegaskan bahwa agama tidak hanya beroperasi pada level 

teologis, tetapi juga pada ranah praksis sosial di mana nilai-nilai religius diwujudkan dalam tindakan 

kemanusiaan sehari-hari. 

Sejalan dengan Jose Casanova dalam Public Religions in the Modern World, agama modern 

justru menemukan relevansinya ketika hadir di ruang publik melalui tindakan sosial yang menegaskan 

nilai moral universal, bukan melalui dominasi simbolik atau dogmatik. Dalam hal ini, Sega Mubeng 
menampilkan bentuk agama publik praksis, di mana tindakan berbagi makanan menjadi titik temu antara 

religiusitas dan kemanusiaan. 

 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
135 

Selain itu, praktik Sega Mubeng mengonfirmasikan gagasan Peter Berger tentang pluralisme 

reflektif, yaitu ketika umat beragama mampu hidup berdampingan dan saling belajar tanpa  kehilangan 
identitasnya. Volunteer Katolik tidak memaksakan keyakinan mereka, melainkan menghadirkan nilai 

kasih dan solidaritas sebagai jembatan komunikasi sosial. Dengan demikian, Sega Mubeng memperkaya 

wacana sosiologi agama dengan menampilkan agama sebagai energi  sosial, bukan sekedar sistem 

keyakinan. 

Fenomena ini juga mendukung pemikiran Robert Wuthnow tentang komunitas reflektif, di 

mana solidaritas sosial dibangun melalui aksi moral bersama yang melampaui batas agama dan kelas 

sosial. Melalui kegiatan berbagi makanan, Sega Mubeng menegaskan bahwa agama dapat menjadi 

sumber integrasi sosial di runag publik yang plural dan sekuler. 

c. Potensi sebagai Model Solidaritas Sosial 

Selain memberikan kontribusi teoritis, Sega Mubeng memiliki implikasi praktis yang signifikan 
bagi pembangunan sosial di Indonesia. Dengan pendekatan sederhana, partisipatif, dan berulang, 

komunitas ini dapat dijadikan model solidaritas sosial berbasis komunitas. Aktivitas berbagi makanan 

berfungsi ganda yaitu, di satu sisi sebagai praktik filantropi, dan di sisi lain sebagai arena dialog sosial 

lintas agama. 

Menurut Hilman Latief dalam karyanya Filantropi Islam dan Keadilan Sosial di Indonesia, 

fenomena semacam ini dapat disebut sebagai filantropi lintas agama, yaitu ketika tindakan kemanusiaan 

menjadi sarana membangun kepercayaan dan kohesi sosial dalam masyarakat plural. Filantropi lintas 
agama menekankan bahwa solidaritas sosial tidak memerlukan kesamaan iman, tetapi cukup dengan 

kesamaan nilai kemanusiaan dan empati. 

Oleh karena itu, secara empiris Sega Mubeng dapat direplikasi di berbagai konteks lokal lain di 

Indonesia sebagai bentuk gerakan sosial berbasis agama yang inklusif dan dialogis. Dengan 
mengedepankan nilai kemanusiaan universal, komunitas seperti ini berpotensi memperkuat kohesi sosial 

dan harmoni antaragama sekaligus menjadi model nyata dari agama sebagai kekuatan sosial 

transformatif. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada tahapan awal praktik filantropi, sebagaimana 

masyarakat penerima bantuan menunjukkan sikap ambivalen dan kehati-hatian. Kecurigaaan terutama 

muncul akibat posisi gereja sebagai pihak yang memiliki otoritas simbolik dan sumber daya sosial. 
Kondisi ini mencerminkan konflik laten sebagaimana dijelaskan Dahrendorf, di mana ketimpangan 

relasi kuasa menciptakan potensi ketegangan tanpa ekspresi konflik terbuka. 

Nanum, seiring berjalannya waktu, interaksi sosial yang berulang dan konsisten antara relawan 

dan penerima bantuan membentuk pengalaman empiris baru. Masyarakat mulai memahami bahwa 
praktik filantropi tidak disertai agenda keagamaan tersembunyi.konflik laten tidak berkembang menjadi 

konflik manifes, melainkan bertransformasi menjadadi kepercayaan dan solidaritas. 

Dalam perspektif teori konflik Dahrendorf, temuan ini menegaskan bahwa konflikk tidak selalu 
bersifat destruktif. Konflik laten justru dapat berfungsi sebagai mekanisme perubahan sosial ketika 

dikelola melalui interaksi reflektif dan terbuka. Praktik filantropi lintas iman Komunitas Sega Mubeng 

memperlihatkan bagaimana relasi dominasi simbolik dapat dinegosiasikan ulang menjadi relasi dialogis 

yang memperkuat kohesi sosial. 

 

4. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa dinamika yang terjadi dalam Komunitas Sega Mubeng di 
Kota Baru, Yogyakarta, merefleksikan bagaimana konflik laten yang berakar pada ketimpangan relasi 

kuasa dapat dikelola melalui interaksi sosial yang konsisten dan terbuka hingga melahirkan solidaritas 

lintas iman. Temuan ini menegaskan kontribusi penting terhadap pengembangan kajian konflik sosial, 
khususnya melalui perspektif teori konflik Ralf Dahrendorf. Penelitian ini membuktikan bahwa konflik 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
136 

tidak hanya bersifat disruptif, tetapi dapat menjadi mekanisme transformasi sosial ketika ketegangan 

simbolik seperti kecurigaan terhadap kristenisasi ditangani melalui transparansi, repetisi tindakan 
solidaritas, dan kehadiran nilai kemanusiaan yang autentik. 

Secara ilmiah, penelitian ini memperkuat pemahaman mengenai cara relasi dominasi-

subordinasi dinegosiasikan kembali dalam konteks filantropi lintas agama. Kasus Sega Mubeng 

memperlihatkan bagaimana otoritas simbolik dapat berubah dari sumber kecurigaan menjadi medium 
pembangun kepercayaan sosial. Hal ini memberikan kontribusi empiris bagi kajian sosiologi agama di 

Indonesia dengan menegaskan bahwa tindakan keagamaan di ruang publik dapat berfungsi sebagai 

kekuatan integratif yang mampu menjembatani perbedaan identitas. 
Secara praktis, penelitian ini merekomendasikan agar komunitas lokal, organisasi keagamaan, 

serta pemerintah daerah memperkuat program filantropi lintas iman sebagai model pembangunan sosial 

berbasis komunitas. Penguatan kapasitas dialog, transparansi kegiatan, serta kolaborasi antara kelompok 
mayoritas dan minoritas agama dapat menjadi strategi efektif untuk meminimalkan prasangka 

antaragama. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan karena bergantung pada satu kasus dan ruang geografis 

tertentu sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan hati-hati. Studi mendatang dapat 
memperluas fokus pada perbandingan beberapa komunitas lintas iman di berbagai daerah atau menggali 

lebih dalam peran gender, generasi, atau struktur organisasi dalam proses transformasi konflik. Dengan 

demikian, penelitian lanjutan berpotensi memperkaya model konseptual mengenai praktik solidaritas di 
tengah masyarakat plural Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Aini, N., & Haryanto, J. T. (2021). Interfaith collaboration and social cohesion in urban communities. 

Journal of Social Studies, 17(2), 145–160. https://doi.org/10.15294/jss.v17i2.30142  

Arifin, L., Nurhadi, R., & Adibah, Z. (2023). Filantropi Islam dan Kristen: Studi komparatif. Saliha: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 79–95. https://doi.org/10.31332/saliha.v6i1.5086  

Erfan, M. (2021). Spirit filantropi Islam dalam tindakan sosial rasionalitas nilai Max Weber. Jesya: 

Jurnal Ekonomi dan Ekonomi Syariah, 4(1), 54–64. https://doi.org/10.36778/jesya.v4i1.313  

Hanafi, F. A., & Wibisono, S. (2020). Religious charity and social trust in plural societies. Indonesian 

Journal of Sociology and Anthropology, 22(1), 33–48. 

https://doi.org/10.7454/ijsa.v22i1.12345  

Laksono, S. B., & Lelono, M. J. (2024). Komunitas Sega Mubeng: Peran aktor sosial dalam 

membangun relasi lintas agama. Proceedings of the National Conference on Indonesian 

Philosophy and Theology, 1–12.  

Latief, H., & Nashir, H. (2020). Faith-based organizations and humanitarian action in Indonesia. 

Journal of Humanitarian Studies, 8(1), 1–15. https://doi.org/10.7226/jhs.v8i1.421  

Nurhadi, R., & Arifin, L. (2022). Interfaith philanthropy and conflict transformation in local 

communities. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(2), 245–260. 

https://doi.org/10.14421/jsr.v16i2.3311  

Nur, P. (2023). The role of the Sega Mubeng community in building social engagement. Historical: 

Journal of History and Social Sciences, 2(2), 85–94. 

https://doi.org/10.58355/historical.v2i2.53  

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin
https://doi.org/10.15294/jss.v17i2.30142
https://doi.org/10.31332/saliha.v6i1.5086
https://doi.org/10.36778/jesya.v4i1.313
https://doi.org/10.7454/ijsa.v22i1.12345
https://doi.org/10.7226/jhs.v8i1.421
https://doi.org/10.14421/jsr.v16i2.3311
https://doi.org/10.58355/historical.v2i2.53


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
137 

Rofi’ah, Z., & Maulana, A. M. R. (2024). Kasih Kristus dan filantropi Kristen pada kegiatan di 

Pastoran Gereja Santo Antonius Padua Kotabaru Yogyakarta. Gema Teologika: Jurnal Teologi 

Kontekstual dan Filsafat Keilahian, 9(1). https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1104  

Bellah, R. N. (1967). Civil religion in America. Daedalus, 96(1), 1–21. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in the sociology of 

knowledge. Anchor Books. 

Berger, P. L. (1990). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. Anchor Books. 

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. University of Chicago Press. 

Dahrendorf, R. (1959). Class and class conflict in industrial society. Stanford University Press. 

Dahrendorf, R. (1988). The modern social conflict: An essay on the politics of liberty. University of 

California Press. 

Durkheim, E. (1984). The division of labor in society. Free Press. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods. Sage Publications. 

  

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin
https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1104


Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN)  DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186  
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138  p-ISSN: 2808-148X 
https://jurnal-id.com/index.php/jupin   e-ISSN: 2808-1366 

 

 
138 

Halaman ini dikosongkan 

 

 

https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

