Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

Relasi Kuasa dan Transformasi Konflik dalam Praktik Filantropi Lintas Iman pada
Komunitas Sega Mubeng di Kota Yogyakarta

Lahiria Wuliana Ahromi '

"Magister Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, Indonesia
Email: 'lianahromi@gmail.com

Abstrak

Artikel ini menganalisis dinamika konflik laten dan transformasi solidaritas dalam praktik filantropi lintas iman
yang dijalankan oleh Komunitas Sega Mubeng di Kota Yogyakarta. Praktik berbagi makanan yang berpusat di
lingkungan Pastoran Gereja Katolik Padua pada awalnya memunculkan kecurigaan sebagian masyarakat
permerima bantuan terkait potensi dominasi simbolik agama. Fenomena ini menunjukkan adanya relasi kuasa
asimetris antara pemberi bantuan yang memiliki otoritas simbolik dan penerima yang berrada dalam posisi
subordinat. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana konflik laten tersebut muncul, dinegosiasikan, dan
bertransformasi menjadi solidaritas efektif lintas iman. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif terhadap praktik filantropi dan interaksi sosial
antara relawan dan penerima manfaat, serta didukung studi pustaka terhadap literatur sosiologi konflik agama.
Analisis dilakukan dengan kerangka teori konflik Ralf Dahrendorf untuk menafsirkan relasi dominasi subordinasi
dan mekanisme perubahan sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kecurigaan awal terhadap praktik filantropi
berakar pada ketimpangan otoritas simbolik, namun melalui interaksi sosial yang berulang, terbuka, dn non
dogmatis, konflik laten tidak berkembang menjadi konflik manifes, melainkan bertransformasi menjadi
kepercayaan dan solidaritas sosial. Temuan ini menegaskan bahwa konflik dapat berfungsi sebagai mekanisme
intergratif yang mendorong perubahan sosial positif serta memperkuat relevansi konflik dalam kajian filantropi
lintas iman di Indonesia.

Kata kunci: filantropi lintas iman, konflik laten, relasi kuasa, solidaritas sosial, sosiologi agama

Abstract

This article the dynamics of latent conflict and the transformation of solidarity in the interfaith philanthropic
practice carried out by the Sega Mubeng Community in Yogyakarta City. The food sharing practice centered
around the Padua Catholic Church rectory initially raised suspicions among some aid recipients regarding the
potential for symbolic religious domination. This phenomenon indicates as asymmetrical power relation between
aid providers possessing symbolic authority and recipients in a subordinate position. This study aims to explain
how this latent conflict emerges, is negotiated, and transforms into effective interfaith solidarity. The research
employs a qualitative approach with a case studi design. Data were collected through participatory observation
of philanthropic practices and social interactions between volunteers and beneficiaries, supported by a literature
study on the sociology of religious conflict. Analysis was conducted using Ralf Dahrendorf’s conflict theory
framework to interpret domination subordination relations and mechanisms of social change. The findings
indicate that initial suspicions toward the philanthropic practice were rooted in symbolic authority inequality.
However, through repeated, open, and non dogmatic social interactions, the latent conflict did not escalate into
manifest conflict but instead transformed into trust and social solidarity. These findings confirm that conflict can
function as an integrative mechanism that drives positive social change and reinforces the relevance of conflict
studies in interfaith philanthropy research in Indonesia.

Keywords: interfaith philanthropy, laten conflict, power relations, social solidarity, sociology of religion

129


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

1. PENDAHULUAN

Komunitas Sega Mubeng yang berdiri pada Februari 2017 di Pastoran Gereja Katolik Padua,
Kota Baru, Yogyakarta, lahir dari sebuah praktik sederhana namun mengandung nilai mendalam yaitu
makna sosial: berbagi makanan. Inisiatif ini dipelopori oleh Romo Mahar yang tergerak oleh
keprihatinan atas banyaknya makanan berlimpah di pastoran yang berpotensi terbuang sia-sia. Melihat
realitas masyarakat sekitar, khususnya mereka yang masih berjuang memenuhi kebutuhan dasar hingga
ada yang mencari makanan di tempat sampah, Romo Mahar bersama sejumlah relawan menghadirkan
kegiatan pembagian nasi bungkus sebagai bentuk nyata kepedulian sosial. Dari sinilah istilah Sega
Mubeng muncul, yakni makanan yang “berkeliling” dari satu tangan ke tangan lain dengan semangat
berbagi.

Secara sosiologis, lahirnya komunitas ini tidak dapat dipisahkan dari kondisi masyarakat urban
Yogyakarta yang diwarnai oleh kontradiksi sosial, di mana kemakmuran dan kemiskinan dapat hadir
berdampingan dalam satu ruang geografis yang sama. Kehadiran Sega Mubeng pada satu sisi
merepresentasikan solidaritas sosial lintas batas agama, kelas, dan identitas. Namun pada sisi lain,
praktik ini juga menimbulkan keraguan dan konflik laten, terutama ketika sebagian masyarakat
menafsirkan kegiatan tersebut sebagai strategi kristenisasi terselubung. Fenomena ambivalensi inilah
yang menarik untuk dianalisis dengan menggunakan teori konflik Ralf Dahrendorf.

Dahrendorf berpendapat bahwa konflik adalah fenomena yang melekat dalam setiap struktur
sosial, bukan suatu yang abnormal. Berbeda dengan pandangan fungsionalisme yang melihat
masyarakat sebagai sistem yang cenderung harmonis, Dahrendorf menekankan bahwa masyarakat selalu
ditandai oleh adanya relasi kuasa antara mereka yang memiliki otoritas dan mereka yang tunduk pada
otoritas tersebut. Dalam konteks Sega Mubeng, konflik muncul bukan semata karena ditribusi makanan,
melainkan karena relasi kuasa simbolik antara komunitas berbasis gereja (otoritas pemberi) dengan
masyarakat penerima (pihak yang dicurigai akan didominasi secara religius). Dengan demikian,
kegurigaan, hingga penerimaan kembali yang dialami oleh komunitas ini.

Pada awalnya, kegiatan ini dilakukan secara sederhana dengan membagikan nasi bungkus
kepada warga sekitar tanpa memandang latar belakang agama, etnis, maupun kelas sosial. Relawan Sega
Mubeng percaya bahwa makanan tidak seharusnya menjadi sumber diskrimiansi, melainkan sarana
untuk membangun kebersamaan. Hal ini sejalan dengan konsep solidaritas Durkheim, dimana ikatan
sosial dapat tumbuh dari interaksi sederhana yang melibatkan nilai saling peduli.

Namun, dalam praktiknya, pembagian makanan di ruang sosial yang plural tidak terlepas dari
dinamika relasi kuasa. Kehadiran suster Katolik sebagai pihak yang turut mebagikan makanan
menimbulakan interpretasi ganda. Di satu sisi, ia dimaknai sebagai representasi kasih universal yang
diajarkan agama. Tetapi di sisi lain, sebagian masyarakat yang masih memegang prasangka historis
melihatnya sebagai upaya kristenisasi yang terselubung. Ambiguitas konflik penerima ini
memperlihatkan bahwa tindakan sosial yang berniat baik tidak selalu dipersepsi secara positif oleh pihak
lain, terutama dalam masyarakat dengan sejarah relasi antaragama yang kompleks.

Menurut Dahrendorf, setiap struktur sosial terdiri atas dua kelompok: mereka yang memegang
otoritas (dominant position) dan mereka yang berada pada posisi subordinat (subordinate position).
Otoritas ini tidak hanya terkait dengan kekuasaan politik atau ekonomi, tetapi juga mencakup otoritas
simbolik dan religius. Dalam kasus Sega Mubeng, otoritas simbolik terletak pada komunitas gereja yang
memiliki sumber daya (makanan, relawan, dan legitimasi moral) untuk membagikan bantuan.
Sementara itu, masyarakat penerima berada pada posisi subordinat, di mana mereka harus berhadapan
dengan pilihan: menerima bantuan dengan segala konsekuensinya atau menolak dengan risiko tetap
berada dalam kondisi kekurangan.

Konflik muncul karena adanya kecurigaan bahwa otoritas pemberi bantuan dapat memengaruhi
keyakinan religius penerima. Inilah bentuk konflik laten sebagaimana dijelaskan Dahrendorf, yakni
konflik yang berakar pada struktur sosial namun tidak selalu muncul ke permukaan. Seiring berjalannya
waktu, konflik laten tersebut dapat berubah menjadi konflik manifes apabila kecurigaan berkembang
penolakan terbuka terhadap kegiatan Sega Mubeng.

Masyarakat Yogyakarta dikenal dengan keragaman identitas religius dan kulturnya. Dalam
ruang sosial semacam ini, setiap inisiatif lintas agama tidak pernah steril dari kecurigaan. Kecurigaan

130


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

tersebut dapat dipahami sebagai mekanisme pertahanan kelompok terhadap ancaman dominasi simbolik
dari kelompok lain. Menurut teori konflik, subordinat akan selalu waspada terhadap potensi dominasi,
meskipun dominasi tersebut tidak nyata adanya.

Dalam konteks Sega Mubeng, kecurigaan akan kristenisasi menjadi semacam “alarm sosial”
yang menunjukka masih adanya ketegangan dalam relasi antaragama di Indonesia. Namun, seiring
waktu, pengalaman empiris masyarakat penerima yang terus mendapatkan bantuan tanpa ada agenda
tersembunyi membuat prasangka tersebut memudar. Fenomena ini sekaligus memperlihatkan
bagaimana relasi kuasa dapat dinegosiasikan ulang melalui praktik solidaritas yang berulang dan
konsisten.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk memahami
secara mendalam dinamika sosial yang terjadi dalam praktik filantropi lintas iman Komunitas Sega
Mubeng di Kota Yogyakarta. Penelitan ini dilakukan selama peneliti menjadi relawan dengan fokus
pada kegiatan rutin pembagian makanan dan interaksi sosial antara relawan dan penerima manfaat.

Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat langsung dalam
pengamatan kegiatan filantropi serta interaksi sosial yang menyertainya. Selain itu, studi pustaka
dilakukan terhadap literatur sosiologi konflik, sosiologi agama, dan penelitian empiris mutakhir
mengenai filantropi lintas iman.

Analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, kategorisasi tema, dan interpretasi teoritis.
Kerangka teori konflik Ralf Dahrendorf digunakan untuk menafsirkan relasi dominasi subordinasi serta
mekanisme transformasi konflik. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi
pengamatan selama proses penelitian.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

3.1. Gambaran Umum Komunitas Sega Mubeng

Komunitas Sega Mubeng lahir dari sebuah gagasan sederhana namun bermakna sosial, yaitu
mengalihkan makanan berlebih di Pastoran Gereja Katolik Padua, Kota Baru, Yogyakarta, agar tidak
terbuang sia-sia dan justru menjadi berkah bagi mereka yang membutuhkan. Gagasan ini kemudian
berkembang menjadi sebuah gerakan sosial filantropi yang dijalankan secara rutin oleh para volunteer
lintas latar belakang sosial dan agama. Mereka membagikan nasi bungkus kepada kelompok masyarakat
marginal seperti tukang becak, tukang sapu, pemulung, gelandangan, dan pengemis yang tersebar di
sekitar kawasan Kota Baru, Lempuyangan, Tugu Yogyakarta, dan lain-lain.

Dalam perspektif sosiologi agama, praktik ini dapat dipahami sebagai bentuk tindakan sosial
rasional nilai (wertrational), yaitu tindakan yang didorong oleh keyakinan terhadap nilai moral dan
religius tertentu, bukan semata oleh pertimbangan keuntungan pribadi. Volunteer komunitas Sega
Mubeng mewujudkan nilai kasih, solidaritas, dan empati yang bersumber dari ajaran keagamaan,
khususnya semangat memberi kepada sesama tanpa pamrih. Dengan demikian, aktivitas filantropi ini
tidak hanya bersifat karitatif, tetapi juga merupakan manifestasi nilai spiritual dalam ranah sosial.

Secara empiris, kehadiran komunitas ini merefleksikan fenomena khas perkotaan kontemporer,
yaitu kesenjangan sosial ekonomi yang tajam. Yogyakarta, meskipun dikenal sebagai “kota pelajar” dan
“kota budaya”, juga menyimpan realitas paradoks: di satu sisi terdapat kelompok masyarakat mapan
yang menikmati akses terhadap pendidikan tinggi, fasilitas hiburan, dan lapangan kerja formal, namun
di sisi lain terdapat kelompok masyarakat miskin kota yang hidup dari sektor informal dan seringkali
luput dari perhatian negara. Kondisi ini menegaskan pandangan Castells bahwa kota modern adalah
ruang di mana kontradiksi sosial semakin tampak jelas akibat dominasi ekonomi kapitalistik dan
ketimpagan distribusi sumber daya.

Fenomena munculnya komunitas seperti Sega Mubeng juga dapat dikaitkan dengan teori
tindakan kolektif yang menekankan bahwa gerakan sosial lahir dari kesadaran bersama terhadap nilai,
identitas, dan solidaritas dalam menghadapi ketidakadilan sosial. Para volunteer komunitas ini
memaknai aktivitas berbagi makanan sebagai bentuk resistensi simbolik terhadap sistem yang gagal

131


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

mengakomodasikan kesejahteraan kelompok rentan. Dalam konteks ini, tindakan filantropi bukan
sekedar amal, tetapi juga merupakan ekspresi agensi sosial dan etika kemanusiaan dalam ruang publik.

Dalam konteks ini, tindakan filantropi bukan sekedar amal, tetapi juga merupakan ekspresi
agensi sosial dan etika kemanusiaan dalam ruang publik. Hal ini sejalan dengan kajian Suharto yang
menyatakan bahwa filantropi sosial di Indonesia tumbuh sebagai respons terhadap kegagalan sistem
formal, seperti negara dan pasar, dalam menjamin kesejahteraan masyarakat miskin. Praktik filantropi
berfungsi sebagai mekanisme sosial alternatif yang memperkuat kohesi sosial dan emperluas jaringan
solidaritas. Dalam konteks Sega Mubeng, aktivitas berbagi makanan menjadi sarana mempertemukan
berbagai lapisan masyarakat umat gereja, mahasiswa dan masyarakat urban dalam satu aksi
kemanusiaan yang bersifat lintas kelas dan lintas iman.

Selain itu, dari perspektif teori solidaritas sosial Emile Durkheim, kegiatan Sega Mubeng
mencerminkan bentuk solidaritas organik, di mana kerja sama antarindividu yang memiliki peran
berbeda justru memperkuat integrasi sosial. Volunteer, donatur, dan penerima manfaat saling
melengkapi dalam sistem sosial yang saling membutuhkan. Dengan demikian, komunitas ini menjadi
mikrokosmos solidaritas sosial ditengah individualisme masyarakat perkotaan.

Secara keseluruhan, komunitas Sega Mubeng tidak hanya berfungsi sebagai wadah kegiatan
amal, tetapi juga runag transformasi sosial dimana nilai-nilai keagamaan diwujudkan dalam bentuk
tindakan konkret. Melalui kegiatan berbagi makanan, komunitas ini menegakan kembali fungsi agama
sebagai sumber moral publik yang menumbuhkan rasa kemanusiaan, memperkuat ikatan sosial, dan
mengoreksi ketimpangan struktural di ruang urban.

3.2. Praktik Solidaritas di Ruang Plural

Praktik filantropi yang dijalankan oleh komunitas Sega Mubeng bukan semata aktivitas
distribusi makanan kepada masyarakat miskin kota, melainkan juga menjadi ruang interaksi lintas iman
yang sarat makna sosial dan simbolik. Dalam kegiatan, para volunteer yang sebagian besar berasal dari
kalangan Katolik terlibatnlangsung dalam membagikan makanan kepada penerima yang mayoritas
beragama Islam. Proses ini menghadirkan dinamika sosial yang menarik, yaitu terjadi perjumpaan lintas
identitas agama di ruang publik tanpa adanya syarat atau batas keagamaan.

Fenomena ini dapat dijelaskan melalui konsep interfaith encounter, yaitu perjumpaan antarumat
beragama dalam konteks kehidupan sosial yang menumbuhkan kesadaran akan nilai kemanusiaan
universal. Dalam konteks Sega Mubeng, interaksi yang terjadi bukan sekedar komunikasi antarindividu
berbeda agama, tetapi merupakan dialog praksis yaitu dialog yang diwujudkan melalui tindakan nyata
dalam membantu sesama. Tindakan ini memperllihatkan bahwa solidaritas lintas iman tidak hanya
mungkin, tetapi juga dapat menjadi basis etika sosial baru di tengah meningkatnya fragmentasi dan
polarisasi identitas keagamaan.

Ruang sosial yang plural melahirkan kerentanan terhadap ambiguitas makna dan persepsi
ganda. Kehadiran simbol keagamaan, seperti suster Katolik yang mengenakan atribut religius saat ikut
membagikan makanan, sering dimaknai secara berbeda oleh kelompok masyarakat yang menerima
bantuan. Bagi sebagian orang, hal tersebut dipahami sebagai ekspresi kasih universal dan wujud nyata
dari ajaran kasih Kristiani yang menekankan cint kepada sesama manusia tanpa membeda-bedakan
agama. Akan tetapi, bagi sebagian lainnya, simbol tersebut dapat menimbulkan prasangka atau
kecurigaan, terutama di masyarakat yang memiliki pengalaman historis sensitif terhadap isu misi
keagamaan.

Fenomena tafsir ganda ini dapat dijelaskan elalui teori kontruksi sosial atas realitas yang
dikemukakan oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Menurut teori inii, realitas sosial tidak
bersifat objektif, melainkan terbentuk melalui proses interpretasi subjektif yang dibangun bersaa dala
interaksi sosial. Artinya, simbol keagamaan yang sama dapat dimaknai berbeda tergantung pada
pengalaman sosial, nilai budaya, dan posisi identitas masing-masing aktor. Dalam konteks Sega
Mubeng, simbol kasih (religious symbol of charity) dapat dimaknai sebagai solidaritas lintas iman oleh
sebagian kelompok, namun juga sebagai ancaman terhadap identitas religius oleh kelompok lain.

Hal ini memperlihatkan bahwa praktik solidaritas di ruang plural tidak hanya membutuhkan niat
baik, tetapi juga sensitivitas terhadap kontruksi makna sosial yang beragam. Disinilah pentingnya

132


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

membangun kapital sosial lintas agama yang berlandaskan kepercayaan, norma timbal balik, dan
jaringan sosial. Dengan membangun kepercayaan, relasi antaragama dapat bergeser dari relasi
kecurigaan menjadi relasi kemanusiaan.

Praktik Sega Mubeng mencerminkan teori solidaritas organik Emile Durkheim, di mana kohesi
sosial terbangun bukan karena kesamaan keyakinan, tetapi kesalingbergantungan antarindividu yang
berbeda peran dan latarbelakang. Dalam ruang plural seperti Yogyakarta, tindakan filantropi lintas iman
menjadi jembatan sosial yang menghubungkan berbagai kelompok yang sebelumnya hidup dalam ruang
sosial terpisah. Solidaritas semacam ini bersifat reflektif dan kontekstual, menegaskan bahwa nilai-nilai
agama dapat menjadi sumber integrasi sosial ketika diwujudkan dalam praktik sosial yang terbuka dan
inklusif.

Selain itu, fenomena ini bisa dibaca melalui konsep “civil religion”, yakni sistem nilai dan
moralitas publik yang diilhami oleh ajaran keagamaan, tetapi tidak terikat pada satu doktrin tertentu.
Dalam konteks Sega Mubeng, praktik berbagi makanan menumbuhkan agama sipil kemanusiaan, di
mana tindakan kasih menjadi medium universal untuk memperkuat solidaritas lintas iman.

Dengan demikian, praktik solidaritas yang dijalankan oleh komunitas Sega Mubeng
memprlihatkan tindakan sosial lintas batas agama yeng berfungsi sebagai arena dialog sosial. la menjadi
cerminan dari agama yang hidup (living religion) bukan hanya dalam ritual, tetapi juga dalam tindakan
sosial yang memperkuat keadaban bersama di ruang plural.

3.3. Relasi Kuasa dan Kecurigaan dalam Perspektif Konflik Dahrendorf

Dahrendorf menegaskan bahwa setiap struktur sosial selalu mengandumg relasi kuasa yang
bersifat asimetris, di mana terdapat dua kelompok utama: mereka yang memiliki otoritas (dominant
position) dan mereka yang berada dalam posisi subordinat (subordinate position). Otoritas dalam
pandangan Dahrendorf bukan hanya berkaitan dengan kepemilikan ekonomi, tetapi juga mengangkut
kapasitas mengendalikan sumber daya sosial, seperti legitimasi, norma, dan pengaruh moral.

Dalam konteks Sega Mubeng, relasi kuasa dapat dilihat melalui posisi komunitas Gereja yang
berperan sebagai penyedia sumber daya: mereka memiliki akses terhadap makanan berlebih, jaringan
volunteer, fasilitas institusional, serta legitimasi moral yang tinggi di ruang sosial. Posisi ini
menempatkan mereka sebagai pihak yang memiliki otoritas simbolik dan relasi sosial dengen penerima
manfaat. Sementara itu, masyarakat penerima bantuan terdiri dari kelompok pekerja informal seperti
tukang becak, tukang sapu, pemulung, pengemis berada dalam posisi subordinat karena bergantung pada
kedermawanan pihak pemberi.

Menurut Dahrendorf, struktur otoritas seperti ini berpotensi menimbulkan ketegangan laten
(latent conflict), yakni konflik yang tersembunyi di balik stabilitas sosial. Konflik laten muncul karena
adanya ketimpangan kepemilikan terhadap sumber daya sosial dan simbolik, meskipun hubungan antara
pihak dominan dan subordinat tampak harmonis di permukaan. Dalam kasus Sega Mubeng, terbentuk
ketegangan laten ini tercermin dalam kecurigaan masyarakat terhadap kemungkinan adanya kristenisasi
di balik kegiatan filantropi.

Kecurigaan tersebut merupakan manifestasi dari memori sosial dan pengalaman historis
masyarakat terhadap relasi antaragama yang tidak selalu seimbang di Indonesia. Sebagaimana yang
dijelaskan oleh Hefner, hubungan antaragama di Indonesia sering kali dibingkai oleh “politik mayoritas-
minoritas”, di mana setiap tindakan sosial dari kelompok agama minoritas rentan ditafsirkan secara
politis maupun ideologis. Maka, meskipun aktivitas Sega Mubeng berlandaskan kasih universal, struktur
sosial hierarkis menciptakan ruang bagi munculnya tafsiran kecurigaan.

Namun, yang menarik adalah bahwa konflik laten tidak berkembang menjadi konflik manifest.
Berdasarkan observasi empirik, masyarakat penerima bantuan justru mulai memahami bahwa kegiatan
Sega Mubeng tidak mengandung agenda tersembunyi selain wujud solidaritas kemanusiaan.
Transformasi ini terjadi melalui proses interaksi berulang dan pengalaman sosial langsung. Dalam
pandangan Dahrendorf, konflik memiliki potensi untuk menjadi katalis perubahan sosial, karena ia
memaksa struktur sosial untuk menyesuaikan diri terhadap ketegangan yang muncul. Dengan demikian,
konflik yang semula laten dapat bertransformasi menjadi kesadaran baru yang lebih inklusif dan
reflektif.

133


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

Fenomena ini juga dapat dijelaskan melalui konsep “refleksivitas sosial”, di mana aktor sosial
mampu merekontruksi pemahaman dan maknanya terhadap relasi sosial berdasarkan pengalaman
empiris. Dalam hal ini, masyarakat penerima bantuan merefleksikan kembali interaksinya dengan
volunteer Sega Mubeng dan menemukan bahwa relasi tersebut bukan relasi dominasi religius,
melainkan relasi kemanusiaan. Melalui interaksi sosial yang berulang, terjadi dekontruksi terhadap
stereotip antaragama, dan lahirlah bentuk solidaritas baru yang didasarkan pada kepercayaan dan
pengakuan timbal balik.

Selain itu, fenomena ini memperlihatkan bagaimana otoritas moral keagamaan dapat bergeser
dari yang semula dianggap sebagai alat dominasi menjadi sarana integrasi sosial. Berger menyebut hal
ini sebagai bentuk “sacral canopy” yang mengalami reartikulasi, yaitu agama berfungsi bukan untuk
menguatkan batas identitas, tetapi untuk melindungi nilai kemanusiaan bersama di tengah masyarakat
plural.

Dengan demikian, relasi kuasa dalam komunitas Sega Mubeng tidak bersifat statis dan represif,
tetapi dinamis dan reflektif. Konflik laten yang muncul akibat ketimpangan struktural justru menjadi
motor perubahan sosial, menggeser relasi dominasi menuju relasi dialogis. Fenomena ini membuktikan
tesis Dahrendorf bahwa konflik bukan semata sumber disintegrasi, melainkan mekanisme penting bagi
reproduksi sosial transformasi nilai dalam masyarakat.

3.4. Implikasi Teoritis dan Empiris
a. Relevansi Teori Konflik Dahrendorf

Kasus komunitas Sega Mubeng memberikan pembuktian empiris terhadap arguentasi Ralf
Dahrendorf bahwa konflik merupakan elemen inheren dari struktur sosial. Dalam setiap sistem sosial.
Dalam setiap sistem sosial, terdapat distribusi otoritas yang tidak merata antara mereka yang berkuasa
dan mereka yang diperintah. Dalam konteks Sega Mubeng, posisi gereja sebagai pengelola sumber daya
sosial makanan, jaringan volunteer, dan legitimasi moral menempatkan komunitas ini dalam posisi
otoritatif, ssedangkan masyarakat penerima bantuan berada pada posisi subordinatif.

Namun, sebagaimana ditegaskan Dahrendorf konflik tidak selalu destruktif. la dapat berfungsi
sebagai mekanisme perubahan sosial, karena melalui konflik laten yang dikelola dengan reflektif,
masyarakat menemukan bentuk kesadaran sosial baru. Dalam kasus Sega Mubeng, kecurigaan terhadap
potensi kristenisasi awalnya muncul sebagai konflik laten, namun kemudian bertransformasi menjadi
kesadaran lintas iman yang lebih terbuka dan toleran.

Hal ini mebuktikan proposisi Dahrendorf bahwa ketegangan sosial merupakan sumber integrasi
yang dinamis, bukan ancaman bagi stabilitas sosial. Sega Mubeng menjadi laboratorium sosial yang
memperlihatkan bagaimana konlik struktural dapat diolah menjadi solidaritas efektif, melalui
komunikasi, empati, dan konsistensi tindakan. Dengan demikian, teori Dahrendorf menemukan
relevansi empirisnya ddalam konteks masyarakat plural Indonesia di mana ketegangan antaragama dapat
dikelola secara produktif untuk memperkuat kohesi sosial.

b. Kontribusi terhadap Kajian Sosiologi Agama

Secara empiris, kasus Sega Mubeng meperluas cakupan kajian sosiologi agama dari yang
semula berfokus pada institusi keagamaan, ritus, dan doktrin, menjadi perhatian terhadap praktik sosial
keagamaan lintas iman. Fenomena ini juga menegaskan bahwa agama tidak hanya beroperasi pada level
teologis, tetapi juga pada ranah praksis sosial di mana nilai-nilai religius diwujudkan dalam tindakan
kemanusiaan sehari-hari.

Sejalan dengan Jose Casanova dalam Public Religions in the Modern World, agama modern
justru menemukan relevansinya ketika hadir di ruang publik melalui tindakan sosial yang menegaskan
nilai moral universal, bukan melalui dominasi simbolik atau dogmatik. Dalam hal ini, Sega Mubeng
menampilkan bentuk agama publik praksis, di mana tindakan berbagi makanan menjadi titik temu antara
religiusitas dan kemanusiaan.

134


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

Selain itu, praktik Sega Mubeng mengonfirmasikan gagasan Peter Berger tentang pluralisme
reflektif, yaitu ketika umat beragama mampu hidup berdampingan dan saling belajar tanpa kehilangan
identitasnya. Volunteer Katolik tidak memaksakan keyakinan mereka, melainkan menghadirkan nilai
kasih dan solidaritas sebagai jembatan komunikasi sosial. Dengan demikian, Sega Mubeng memperkaya
wacana sosiologi agama dengan menampilkan agama sebagai energi sosial, bukan sekedar sistem
keyakinan.

Fenomena ini juga mendukung pemikiran Robert Wuthnow tentang komunitas reflektif, di
mana solidaritas sosial dibangun melalui aksi moral bersama yang melampaui batas agama dan kelas
sosial. Melalui kegiatan berbagi makanan, Sega Mubeng menegaskan bahwa agama dapat menjadi
sumber integrasi sosial di runag publik yang plural dan sekuler.

c. Potensi sebagai Model Solidaritas Sosial

Selain memberikan kontribusi teoritis, Sega Mubeng memiliki implikasi praktis yang signifikan
bagi pembangunan sosial di Indonesia. Dengan pendekatan sederhana, partisipatif, dan berulang,
komunitas ini dapat dijadikan model solidaritas sosial berbasis komunitas. Aktivitas berbagi makanan
berfungsi ganda yaitu, di satu sisi sebagai praktik filantropi, dan di sisi lain sebagai arena dialog sosial
lintas agama.

Menurut Hilman Latief dalam karyanya Filantropi Islam dan Keadilan Sosial di Indonesia,
fenomena semacam ini dapat disebut sebagai filantropi lintas agama, yaitu ketika tindakan kemanusiaan
menjadi sarana membangun kepercayaan dan kohesi sosial dalam masyarakat plural. Filantropi lintas
agama meneckankan bahwa solidaritas sosial tidak memerlukan kesamaan iman, tetapi cukup dengan
kesamaan nilai kemanusiaan dan empati.

Oleh karena itu, secara empiris Sega Mubeng dapat direplikasi di berbagai konteks lokal lain di
Indonesia sebagai bentuk gerakan sosial berbasis agama yang inklusif dan dialogis. Dengan
mengedepankan nilai kemanusiaan universal, komunitas seperti ini berpotensi memperkuat kohesi sosial
dan harmoni antaragama sekaligus menjadi model nyata dari agama sebagai kekuatan sosial
transformatif.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pada tahapan awal praktik filantropi, sebagaimana
masyarakat penerima bantuan menunjukkan sikap ambivalen dan kehati-hatian. Kecurigaaan terutama
muncul akibat posisi gereja sebagai pihak yang memiliki otoritas simbolik dan sumber daya sosial.
Kondisi ini mencerminkan konflik laten sebagaimana dijelaskan Dahrendorf, di mana ketimpangan
relasi kuasa menciptakan potensi ketegangan tanpa ekspresi konflik terbuka.

Nanum, seiring berjalannya waktu, interaksi sosial yang berulang dan konsisten antara relawan
dan penerima bantuan membentuk pengalaman empiris baru. Masyarakat mulai memahami bahwa
praktik filantropi tidak disertai agenda keagamaan tersembunyi.konflik laten tidak berkembang menjadi
konflik manifes, melainkan bertransformasi menjadadi kepercayaan dan solidaritas.

Dalam perspektif teori konflik Dahrendorf, temuan ini menegaskan bahwa konflikk tidak selalu
bersifat destruktif. Konflik laten justru dapat berfungsi sebagai mekanisme perubahan sosial ketika
dikelola melalui interaksi reflektif dan terbuka. Praktik filantropi lintas iman Komunitas Sega Mubeng
memperlihatkan bagaimana relasi dominasi simbolik dapat dinegosiasikan ulang menjadi relasi dialogis
yang memperkuat kohesi sosial.

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa dinamika yang terjadi dalam Komunitas Sega Mubeng di
Kota Baru, Yogyakarta, merefleksikan bagaimana konflik laten yang berakar pada ketimpangan relasi
kuasa dapat dikelola melalui interaksi sosial yang konsisten dan terbuka hingga melahirkan solidaritas
lintas iman. Temuan ini menegaskan kontribusi penting terhadap pengembangan kajian konflik sosial,
khususnya melalui perspektif teori konflik Ralf Dahrendorf. Penelitian ini membuktikan bahwa konflik

135


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

tidak hanya bersifat disruptif, tetapi dapat menjadi mekanisme transformasi sosial ketika ketegangan
simbolik seperti kecurigaan terhadap kristenisasi ditangani melalui transparansi, repetisi tindakan
solidaritas, dan kehadiran nilai kemanusiaan yang autentik.

Secara ilmiah, penelitian ini memperkuat pemahaman mengenai cara relasi dominasi-
subordinasi dinegosiasikan kembali dalam konteks filantropi lintas agama. Kasus Sega Mubeng
memperlihatkan bagaimana otoritas simbolik dapat berubah dari sumber kecurigaan menjadi medium
pembangun kepercayaan sosial. Hal ini memberikan kontribusi empiris bagi kajian sosiologi agama di
Indonesia dengan menegaskan bahwa tindakan keagamaan di ruang publik dapat berfungsi sebagai
kekuatan integratif yang mampu menjembatani perbedaan identitas.

Secara praktis, penelitian ini merekomendasikan agar komunitas lokal, organisasi keagamaan,
serta pemerintah daecrah memperkuat program filantropi lintas iman sebagai model pembangunan sosial
berbasis komunitas. Penguatan kapasitas dialog, transparansi kegiatan, serta kolaborasi antara kelompok
mayoritas dan minoritas agama dapat menjadi strategi efektif untuk meminimalkan prasangka
antaragama.

Penelitian ini memiliki keterbatasan karena bergantung pada satu kasus dan ruang geografis
tertentu sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan hati-hati. Studi mendatang dapat
memperluas fokus pada perbandingan beberapa komunitas lintas iman di berbagai daerah atau menggali
lebih dalam peran gender, generasi, atau struktur organisasi dalam proses transformasi konflik. Dengan
demikian, penelitian lanjutan berpotensi memperkaya model konseptual mengenai praktik solidaritas di
tengah masyarakat plural Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Aini, N., & Haryanto, J. T. (2021). Interfaith collaboration and social cohesion in urban communities.
Journal of Social Studies, 17(2), 145-160. https://doi.org/10.15294/jss.v17i2.30142

Arifin, L., Nurhadi, R., & Adibah, Z. (2023). Filantropi Islam dan Kristen: Studi komparatif. Saliha:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 79-95. https://doi.org/10.31332/saliha.v6i1.5086

Erfan, M. (2021). Spirit filantropi Islam dalam tindakan sosial rasionalitas nilai Max Weber. Jesya:
Jurnal Ekonomi dan Ekonomi Syariah, 4(1), 54—64. https://doi.org/10.36778/jesya.v4il.313

Hanafi, F. A., & Wibisono, S. (2020). Religious charity and social trust in plural societies. Indonesian
Journal of Sociology and Anthropology, 22(1), 33-48.
https://doi.org/10.7454/ijsa.v22i1.12345

Laksono, S. B., & Lelono, M. J. (2024). Komunitas Sega Mubeng: Peran aktor sosial dalam
membangun relasi lintas agama. Proceedings of the National Conference on Indonesian
Philosophy and Theology, 1-12.

Latief, H., & Nashir, H. (2020). Faith-based organizations and humanitarian action in Indonesia.
Journal of Humanitarian Studies, 8(1), 1-15. https://doi.org/10.7226/jhs.v8i1.421

Nurhadi, R., & Arifin, L. (2022). Interfaith philanthropy and conflict transformation in local
communities. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(2), 245-260.
https://doi.org/10.14421/jsr.v16i2.3311

Nur, P. (2023). The role of the Sega Mubeng community in building social engagement. Historical:
Journal of History and Social Sciences, 2(2), 85-94.
https://doi.org/10.58355/historical.v2i2.53

136


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin
https://doi.org/10.15294/jss.v17i2.30142
https://doi.org/10.31332/saliha.v6i1.5086
https://doi.org/10.36778/jesya.v4i1.313
https://doi.org/10.7454/ijsa.v22i1.12345
https://doi.org/10.7226/jhs.v8i1.421
https://doi.org/10.14421/jsr.v16i2.3311
https://doi.org/10.58355/historical.v2i2.53

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

Rofi’ah, Z., & Maulana, A. M. R. (2024). Kasih Kristus dan filantropi Kristen pada kegiatan di
Pastoran Gereja Santo Antonius Padua Kotabaru Yogyakarta. Gema Teologika: Jurnal Teologi
Kontekstual dan Filsafat Keilahian, 9(1). https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1104

Bellah, R. N. (1967). Civil religion in America. Daedalus, 96(1), 1-21.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in the sociology of
knowledge. Anchor Books.

Berger, P. L. (1990). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. Anchor Books.
Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. University of Chicago Press.
Dahrendorf, R. (1959). Class and class conflict in industrial society. Stanford University Press.

Dahrendorf, R. (1988). The modern social conflict: An essay on the politics of liberty. University of
California Press.

Durkheim, E. (1984). The division of labor in society. Free Press.

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods. Sage Publications.

137


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin
https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1104

Jurnal Penelitian Inovatif (JUPIN) DOI: https://doi.org/10.54082/jupin.2186
Vol. 6, No. 1, Februari 2026, Hal. 129-138 p-ISSN: 2808-148X
https://jurnal-id.com/index.php/jupin e-ISSN: 2808-1366

Halaman ini dikosongkan

138


https://doi.org/10.54082/jupin.2186
https://jurnal-id.com/index.php/jupin

